
تحمل المسؤولية - اللقاء الأول
خطب الجمعة

محاضرة بعنوان

2025-12-15

الأردن - عمان

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

بسم الله الرحمن الرحيم، الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا الأمين وعلى آله وأصحابه أجمعين.

ر فيها: م بها وإنما كلمةٌ ينبغي أن نطُرقِ ونفك كلمة مسؤول ليست كلمةً نترن
م بهذه الكلمة ويقول: ن له أنه مسؤول، اليوم بعض الناس إذا تسلم منصباً رفيعاً في الدولة، يترن إخواننا الكرام: بعض الآيات في كتاب الله تضع الإنسان أمام مسؤولياته، وتبُي

ر فيها، لأن م بها، وإنما كلمةٌ ينبغي أن نطُرقِ ونفك أصبحت مسؤولاً، ومنذ متى لم تكن مسؤولا؟ً أنا مسؤولٌ وأنت مسؤول وكلنا مسؤولون، فكلمة مسؤول ليست كلمةً نترن
المسؤول ينبغي أن يعُدِّ جواباً، مسؤول على وزن مفعول، وفعِله سُئلَِ، فنحن سنسُأل ومَن سيسُأل ينبغي أن يعُدِّ جواباً، ألا ترى إلى الطالب قبل الامتحان يحُضر لأنه سيسُأل، فهل

ما عظَمَُت المكانة عظَمَُت المسؤولية، فالإنسان يكون مسؤولاً عن نفسه، ثم يتزوج فيصُبحِ مسؤولاً عن نفسه م بكلمة أنا أصبحت مسؤولا؟ً كلُ نحُضر لأننا مسؤولون أم أحياناً نترن
ن فيصُبحِ مسؤولاً عن مجموعةٍ كبيرةٍ من الناس وزوجته، ثم ينُجِب فيصُبحِ مسؤولاً عن نفسه وعن زوجته وعن أولاده، ثم يعمَل فيصُبحِ مسؤولاً عن عماله، ثم يدخُل في سِلكٍ مُعي

وهكذا، قال تعالى:

وقال تعالى:

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
همُ مسْئوُلوُنَ(24) وقَفُِوهمُْ ۖ إنِ

(سورة الصافات)



نحن سنسُأل والأنبياء الذين أرُسلوا إلينا سيسُألون:
نحن سنسُأل والأنبياء الذين أرُسلوا إلينا سيسُألون، نحن سنسُأل ماذا أجبتم المُرسلين؟ سمعتم رسول الله صلى الله عليه وسلم يأمُر بالصدق فهل صدقتم؟ سمعتم رسول الله

صلى الله عليه وسلم ينهى عن الغش فهل التزَمتمُ، وسيسُأل الأنبياء والمُرسلون إذا بلغّوا الأمانة أم قصروا في تبليغها، وهمُ بلغوها ونشهد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد
غ الأمانة، ونصح الأمُة، لكن قال: (فَلنَسَْألَنَ الذِينَ أرُْسِلَ إلِيَهِْمْ وَلنَسَْألَنَ المُْرْسَليِنَ) فكلنا مسؤولون أمام الله، الداعية مسؤول والمَدعو مسؤول، العالمِ أدىّ الرسالة، وبل

مسؤول والمُتعلم مسؤول، كلنا مسؤولون أمام الله، وقال تعالى:

د. د الأول هو القسَم (فَوَرَبكَ) عندما تقُسِم تؤك هذا قسَم، هذه الآية اجتمع فيها أربعة مؤكدات لم تجتمع إلا في آياتٍ قليلة في كتاب الله تعالى، أربعة مؤكدات، المؤك

يرُوى أن أعرابياً سمِع رجُلاً يقرأ قوله تعالى:

ه صلى الله عليه وسلم فيقُسِم، فالقسَم هو فقال: "مَن أغضب الحليم حتى حلف؟" فالقسَم يدل على وجود شيءٍ يستدعي القسَم، فالله تعالى هنُا يقُسِم (فَوَرَبكَ) يخُاطب نبي
د، ) هذه أيضاً مؤك َد الثالث هو نون التوكيد الثقيلة (لنَسَْألَن د الثاني هو اللام الواقعة في جواب القسَم (فَوَرَبكَ لنَسَْألَنَهُمْ) هذه اللام للتوكيد، والمؤك د الأول، والمؤك المؤك

د الرابع (أجَْمَعِينَ) هذا يعُرَب في اللغة توكيدٌ لفظي. والمؤك

ا كاَنوُا يعَْمَلوُنَ) فهذه الآية كما قلنا فيها أربعة مؤكدات لأننا سنسُأل جميعاً. هُمْ أجَْمَعِينَ(92) عَمَكَ لنَسَْألَنفأربعة مؤكدات في آيةٍ واحدة ليعلم الإنسان أنه سيسُأل (فَوَرَب

قيمة المسؤولية هي القيمة التي تجتمع فيها كل القيمَ الأخُرى:
الآن قيمة المسؤولية هي القيمة التي فيما أزعمُ أنها تجتمع فيها كل القيمَ الأخُرى، يعني الصادق هو إنسانٌ مسؤول يتحمل المسؤولية، الكاذب لماذا يكذب؟ لأنه لا يريد أن يتحمل
مسؤولية الصدق، مثال: إذا سألت طفلاً صغيراً من كسر الزجاجة؟ الطفل المُعتاد على الصدق يقول أنا من كسرها، يتحمل المسؤولية، قد يعاقبه أبوه لكنه لا يكذب، فأنت تجعله

يعتاد على تحمل المسؤولية مهما كانت النتيجة، الكاذب يقول: أنا لم أكسرها، لماذا؟ لأنه يريد أن ينجو من تحمل المسؤولية، لأنه لو قال: أنا الذي كسرتها سيعُاقبَ، سيتحمل نتيجة
عمله وسيسُأل، فهرب من تحمل المسؤولية.

الأمين هو إنسانٌ يتحمل المسؤولية، معه مبلغٌ من المال يقول لك: أنا مسؤولٌ عن هذا المبلغ لا أؤديّه إلا لصاحبه، مُستحيل أن أعُطيه إلا لصاحبه، الأمانة أحملها إلى أن أؤديّها إلى
ن الفُرص ليرُد له أصحابها، لأنه يتحمل المسؤولية، خُلق الوفاء هو خُلقٌ مُنبثقٌ عن تحمل المسؤولية، لأن المسؤول يقول لك: فلاُن أدىّ لي معروفاً لا أنساه إلى أن أموت، يبقى يتحي

معروفه، فهو يتحمل المسؤولية، فقالوا: لو جُمِعَت القيمَ كلها لكان تحمل المسؤولية هو الأصل فيها، أن الإنسان يتحمل المسؤولية.

جيل اليوم في مُعظمه يريد أن يحُمل المسؤولية إلى غيره:
الآن الجيل الذي نراه اليوم في مُعظمه ولا أعُمم، بأغلاطٍ من أهله، وبأغلاطٍ من مُعلميه، وبسبب وسائل الإعلام، يريد أن يحُمل المسؤولية إلى غيره، هو لا يريد أن يتحمل

المسؤولية، سيدنا أسامة بن زيد كان عمره سبعة عشر سنة عندما قاد جيشاً، أنت تقول: اليوم مستحيل! أي شاب عمره سبعة عشر سنة لا أستطيع أن أسُلمه عشرة أشخاص
وليس جيشاً، بعض الشباب اليوم بعد أن يتزوج يقول: والدي قصر معي لم يعُطنِ، أصبح لديه زوجةٌ وأولاد وما زال يحُمل مسؤوليته على والده، بالأعمّ الأغلب، فالناس اليوم تراجع

عندهم تحمل المسؤولية، أنا أقول: والله لو أنك رأيت إنساناً يرمي بورقةٍ من نافذة السيارة، هو لا يتحمل المسؤولية، ليس مسؤولاً، لا يشعرُ بالمسؤولية، حتى تصل إلى الحاكم
الذي لا يقُيم العدل في حُكمه، فهو لا يتحمل المسؤولية، من إلقاء القمامة في الطريق إلى الحُكم، كله إمّا أن نكتشف إنساناً يتحمل المسؤولية، أو يحُمل مسؤوليته على الآخرين،

نا جل جلاله يحُملنا مسؤولياتنا في القرآن الكريم بشكلٍ واضح، لا يرُيدك أن تحُمل المسؤولية إلى أطرافٍ أخُرى. لذلك قيمة المسؤولية من أعظم القيمَ، لذلك رب

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ذيِنَ أرُْسِلَ إلِيَهْمِْ ولَنَسَْألَنَ المُْرْسَليِنَ(6) فلَنَسَْألَنَ ال

(سورة الأعراف)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
همُْ أجَْمَعيِنَ(92) عمَا كاَنوُا يعَمَْلوُنَ(93) كَ لنَسَْألَنَ فوَرََب

(سورة الحجر)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
كمُْ تنَطقُِونَ(23) هُ لحََق مثلَْ مَا أنَ مَاءِ واَلأْرَْضِ إنِ الس فوَرََب

(سورة الذاريات)



ذاَ ۖ قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أنَفُسِكمُْ) تحمل المسؤولية، أنتم تركتم جبل الرُماة، ما قال: هو من ثلْيَهَْا) في بدر (قُلتْمُْ أنَىٰ هَٰ صِيبةٌَ ) في أحُُد (قَدْ أصََبتْمُ م ا أصََابتَكْمُ م َأوََلم)
شدةّ أعدائكم، ما قال لهم: هو من خالد بن الوليد الذي انتبه إلى خطئكم، فلو لم يكن موجوداً لقُضي الأمر، لا أبداً (قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أنَفُسِكمُْ) فالقرآن الكريم يحُمل الناس

المسؤولية.

نا أذنَِ لك قال: نا لم يأذنَ لي! رب ك لم يأذنَ لي، لا يريد أن يتحمل المسؤولية، لا يقول لك: أنا مُقصر، يقول لك: رب اليوم تقول لإنسانٍ لماذا لا تصُليّ؟ يقول لك: رب

الإذن جاء لكن أنت لا تريد أن تصُليّ، أنت مُقصرٌ في الصلاة، يقول مثلاً: أنا أتأخر في عملي كثيراً! كذلك الناس عندهم أعمال ولكن يجعلون الصلاة في أولوياتهم، فهو يريد أن
يحُمل المسؤولية للآخرين حتى ينجو بنفسه، القرآن يضعنا أمام مسؤولياتنا، قال تعالى:

مسؤولية.

مسؤولية.

في أكثر من آيةٍ في كتاب الله، الوازرِة هي النفس التي تحمِل الوزر، أي لن تحمِل نفسٌ مثقلةٌ حِمل نفسٍ أخُرى.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هَ علَىَٰ كلُ شَيْءٍ قدَيِرٌ(165) ىٰ هذَٰاَ ۖ قلُْ هوَُ مِنْ عِندِ أنَفُسِكمُْ ۗ إنِ الل أوَلَمَا أصََابتَكْمُ مصِيبةٌَ قدَْ أصََبتْمُ مثلْيَهْاَ قلُتْمُْ أنَ

(سورة آل عمران)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
اكعِيِنَ(43) كاَةَ واَرْكعَوُا مَعَ الر لاَةَ وآَتوُا الز وَأقَِيمُوا الص

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ا يرََهُ(8) ةٍ شَر َةٍ خَيرًْا يرََهُ(7) ومََن يعَمَْلْ مِثقَْالَ ذر َفمََن يعَمَْلْ مِثقَْالَ ذر

(سورة الزلزلة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
وَكلُ إنِسَانٍ ألَزَْمْناَهُ طاَئرَِهُ فِي عُنقُِهِ ۖ ونَخُْرجُِ لهَُ يوَمَْ القِْياَمَةِ كتِاَباً يلَقَْاهُ مَنشُورًا(13)

(سورة الإسراء)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
همُ باِلغْيَبِْ وأَقَاَمُوا ذيِنَ يخَْشَونَْ رَب مَا تنُذرُِ ال وَلاَ تزَِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أخُْرَىٰ وإَنِ تدَعُْ مُثقَْلةٌَ إلِىَٰ حِمْلهِاَ لاَ يحُْمَلْ مِنهُْ شَيْءٌ ولَوَْ كاَنَ ذاَ قرُْبىَٰ ۗ إنِ

هِ المَْصِيرُ(18) ىٰ لنِفَْسِهِ وإَلِىَ الل مَا يتَزََك ىٰ فإَنِ الصلاَةَ ومََن تزََك

(سورة فاطر)



لا أحد سيحمل عن أحد، هذه مسؤولية.

لا يوجد محامٍ يأتي معك للدفاع عنك يقول لك: أنا أتكلم عوضاً عنك، أو أنت تقول لله عز وجل أنا لا أتكلم دعَّ فلاُناً يتكلم عنيّ (يوَْمَ تأَتْيِ كلُ نفَْسٍ تجَُادِلُ عَن نفْسِهَا)
مسؤولية.

أروع الآيات في المسؤولية قال تعالى:

وفي آيةٍ أخُرى:

نْ عِندِ اللهِ ۖ ) في مُحصلة الأمر لأننا نؤمن أنه الفعال جل جلاله، فلو لم يأذنَ لما حصل، لكن أنت عندما تقع في حسنةٍ تنسبها إلى الله، وعندما تكون أمام سيئةٍ م ُقُلْ كل)
تقول: هذه من نفسي أنا أخطأت، لا تقُل هذه من الله.

الناس اليوم يحُملون مسؤولياتهم للآخرين:
ما الذي يفعله الناس اليوم؟ يحُملون مسؤولياتهم للآخرين، لا يقول لك المُصيبة من نفسي، إن أصابته حسنةٌ مثلاً: نجح في الامتحان، تقول له: ما شاء الله العلامات عالية في

التوجيهي، يقول لك: أنا درست وتعَبِت، تعَبِت وحصّلت أحسنت بارك الله بك، بعد حينٍ يفشل في شيء، تقول له: فشلت في تجارتك؟ يقول لك: هذا من الله، الله لم يأذنَ، الله لم
ك ما أذنَ، كلمة حق أرُيد بها باطل، هي في الظاهر أنه كله بإذن الله عز وجل، ئتهُ على ربهّ، لا يقول لك: نحن قصرنا، يقول: رب يرُدِ، هو يحُمل الحسنة والنجاح لنفسه، ثم يحُمل سي

ا أصََابكََ مِنْ حَسَنةٍَ فَمِنَ اللهِ ۖ وَمَا أصََابكََ مِن سَيئةٍَ فَمِن نفْسِكَ) تحمل ل المسؤولية لجهةٍ أخُرى حتى ينجو هو، فقال له تعالى: (ملكن في الحقيقة هو يريد أن يحُم
أنت المسؤولية.

ج به على تقصيرنا، الإيمان بالقَدرَ شيء والتحجج به لتبرير تقصيرنا شيءٌ آخر، القَدرَ نؤمن به، خيره وشرّه من الله، كله لذلك نقول دائماً: نحن نؤمن بالقَدرَ لكننا لا نتحج
ر تقصيرنا بالقَدرَ. قدَرٌَ من الله، لكن نحن لا نبُر

نا لا يخُرجك من أنك أنت الذي تختار أن تسلكُ هذا الطريق أو هذا الطريق. لذلك يرُوى أنه أوتيَ لأحد الخُلفاء بشارب خمرٍ، فقال: <>، قضاء رب

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
همُْ آتيِهِ يوَمَْ القِْياَمَةِ فرَْداً(95) وكَلُ

(سورة مريم)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
يوَْمَ تأَتْيِ كلُ نفَْسٍ تجَُادِلُ عَن نفْسِهَا وتَوُفَىٰ كلُ نفَْسٍ ما عمَِلتَْ وهَمُْ لاَ يظُلْمَُونَ(111)

(سورة النحل)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هِ شَهيِداً(79) اسِ رَسُولاً وكَفََىٰ باِلل ا أصََابكََ مِنْ حَسَنةٍَ فَمِنَ اللهِ ۖ وَمَا أصََابكََ مِن سَيئةٍَ فَمِن نفْسِكَ وأَرَْسَلنْاَكَ للِن م

(سورة النساء)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ئةٌَ يقَُولوُا هذَٰهِِ مِنْ هِ ۖ وإَنِ تصُِبهْمُْ سَي دةٍَ ۗ وإَنِ تصُِبهْمُْ حَسَنةٌَ يقَُولوُا هذَٰهِِ مِنْ عِندِ الل مُ المَْوتُْ ولَوَْ كنُتمُْ فيِ برُُوجٍ مشَي أيَنْمََا تكَوُنوُا يدُرْكِك

نْ عِندِ اللهِ ۖ فمََالِ هؤَٰلاَُءِ القَْومِْ لاَ يكَاَدوُنَ يفَْقَهوُنَ حَديِثاً(78) م ُعِندكَِ قُلْ كل

(سورة النساء)



فالإنسان دائماً كآلية دفاعٍ من غير أن يشعرُ، يحُمل تقصيره لجهةٍ أخُرى، ظلموني، تآمروا علَي، إن لم يجد ولا جهة كأن يقول لك: فلاُن ظلمني، فلاُن تآمر عليّ، لا يرُيدونني في
د عليه، بالقَدرَ لا يوجد جهة دفاع، فيقول لك: القَدرَ، وإذا لم تقتنع معه كثيراً، يذهب معك لأبعد من ذلك لها تقصيره، فيذهب للقَدرَ لأنه لا أحد سَيرالسوق، أي إن لم يجد ولا جهة يحُم

نا عز وجل لينجو بتقصيره. فيقول لك: رب

أول مَعصيتَين كانتا مَعصيتا آدم وزوجه، ومَعصية إبليس:
أول مَعصيتَين عصُيَ الله تعالى بهما في الأرض، كانتا مَعصيتا آدم وزوجه، ومَعصية إبليس، آدم وزوجه أتوا معصية إتيان، المعاصي نوعان: إتيان وترك، أن تترُك شيئاً أو أن تأتي

مه الله تعالى، وسمّاها الله معصيةً ما جاملهما. شيئاً، آدم وزوجه أتيا ما حر

م الله أن يقربها، إبليس كانت معصيته معصية ترك، بمعنى أنه اسجُد قال: لن أسجُد، ترَكَ السجود لآدم، فهو فآدم عصى ربهّ وكانت معصيته معصية إتيان، أتى الشجرة التي حر
معصيتان، طبعاً معصية آدم وزوجه كانت معصية غلَبَةَ نسُمّيها ضَعف، معصية إبليس كانت معصية استكبار.

ان بين الغلَبَةَ والاستكبار، لكن انظرُ ماذا فعل آدم عليه السلام تحمل المسؤولية: وشت

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
بيِلَ إمِا شَاكرًِا وإَمِا كفَُورًا(3) ا هدَيَنْاَهُ الس إنِ

(سورة الإنسان)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ةِ وَعَصَىٰ آدمَُ رَبهُ فَغَوَىٰ(121) فأَكَلاََ مِنهْاَ فبَدَتَْ لهَمَُا سَوآْتهُمَُا وطَفَِقَا يخَْصِفَانِ علَيَهْمَِا مِن ورََقِ الجَْن

(سورة طه)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
ولَقََدْ عهَدِنْاَ إلِىَٰ آدمََ مِن قبَلُْ فنَسَِيَ ولَمَْ نجَِدْ لهَُ عزَْمًا(115)

(سورة طه)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
وإَذِْ قلُنْاَ للِمَْلاَئكِةَِ اسْجُدوُا لآِدمََ فسََجَدوُا إلاِ إبِلْيِسَ أبَىَٰ وَاسْتكَبْرََ وكَاَنَ مِنَ الكْاَفرِيِنَ(34)

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
مْ تغَفِْرْ لنَاَ وتَرَْحَمْناَ لنَكَوُننَ مِنَ الخَْاسِريِنَ(23) قَالاَ رَبناَ ظلَمَْناَ أنَفُسَناَ وإَنِ ل

(سورة الأعراف)



نحن ظلمنا، كان بوسعهما أن يقولا: إبليس وسوس لنا نحن لا علاقة لنا، لو لم يوسوس لما كناّ أتينا، كان بوسعهما أن يقولا: نحن نريد أن نكون مَلكَيَن، نحن يا رب عندنا هدفٌ
إيجابي وقصدٌ إيجابي، نرُيد أن نصُبحِ من الملائكة وقالوا لنا هذه الشجرة ستجعلك مَلكَاً، فاقتربنا لنا عذُرٌ مُخفف، كان بوسعهما أن يقولا: هذه أول معصية يا رب، نحن لا نعلم ما

را معنى المعصية، هذه أول مرة لا نفهم ما معنى المعصية، هذا إبليس كان موجود مع الملائكة نحن لا نعرف، اعتقدنا أنه يتكلم الصدق، يعني الأعذار كثيرة، لكن آدم وزوجه لم يبُر
المعصية أبداً (قَالاَ رَبناَ ظلَمَْناَ أنَفُسَناَ وَإنِ لمْ تغَْفِرْ لنَاَ وَترَْحَمْناَ لنَكَوُننَ مِنَ الخَْاسِرِينَ).

التوبة سهلة، لأنهما تحملا المسؤولية، لكن ماذا فعل إبليس اللعين؟ إبليس اللعين لا يرُيد أن يتحمل المسؤولية، أراد أن يحُمل المسؤولية على غيره فأين وضعها؟ على آدم.

مْتَ َذِي كرذاَ ال رٌ أنا لا دخل لي، أنا أفضل منه، هذا التبرير ما علاقته بالموضوع؟ أنت لم تسجُد، قلُ أنا أخطأت، لا بل قال: (أرََأيَتْكََ هَٰ مته علي، المشكلة عنده هو متكب أنت كر
) ثم قال: َعَلي

نا عز وجل عاقبه لأنه لم يتحمل مسؤولية عمله المشكلة عنده هو لأنه هو من طين، لو كان من نارٍ كنت سجدت له لكن هو من طين، يعني حمل المسؤولية على غيره، فلمّا رب
ه قال: ويستغفِر، حمل المسؤولية على رب

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

حِيمُ(37) ابُ الرو هُ هوَُ الت بهِ كلَمَِاتٍ فَتاَبَ عَليَهِْ إنِ ىٰ آدمَُ مِن ر َفَتلَق

(سورة البقرة)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
نهُْ خَلقَْتنَيِ مِن نارٍ وَخَلقَْتهَُ مِن طيِنٍ(12) تسَْجُدَ إذِْ أمََرْتكَُ ۖ قَالَ أنَاَ خَيرٌْ م َقاَلَ مَا مَنعَكََ ألا

(سورة الأعراف)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
تهَُ إلاِ قلَيِلاً(62) ي ُذر َرْتنَِ إلِىَٰ يوَمِْ القِْياَمَةِ لأَحَْتنَكِن َلئَنِْ أخ َمْتَ عَلي َذِي كرذاَ ال قَالَ أرََأيَتْكََ هَٰ

(سورة الإسراء)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
وإَذِْ قلُنْاَ للِمَْلاَئكِةَِ اسْجُدوُا لآِدمََ فسََجَدوُا إلاِ إبِلْيِسَ قَالَ أأَسَْجُدُ لمَِنْ خَلقَْتَ طيِناً(61)

(سورة الإسراء)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قاَلَ فبَمَِا أغَوْيَتْنَيِ لأَقَعْدُنَ لهَمُْ صِرَاطكََ المُْسْتقَِيمَ(16)

(سورة الحجر)



أنت أغويتني، أنا لست ضالاً لكن أنت ترُيد أن تضُلنّي، وأي ضلالٍ أعظم من أنك لم تسجُد؟ (قَالَ فَبمَِا أغَْوَيتْنَيِ).

فأول معصيتين عصُيَ الله بهما في الأرض: واحدة غلَبَةَ وضَعف، والثانية استكبار، واحدة فيها تحمل مسؤولية، وواحدة فيها عدم تحمل مسؤولية، الأولى كانت نتيجتها توبةٌ من الله
عز وجل (فَتاَبَ عَليَهِْ) والثانية كانت نتيجتها لعنٌ وطرد من رحمة الله عز وجل، لأن إبليس ما أراد أن يتحمل المسؤولية.

تحمل المسؤولية هو شجاعة:
لذلك قلت في البداية أن تحمل المسؤولية هو شجاعة، أن الإنسان يقول أنا أخطأت، الناس بالعموم دائماً يبحثون عن طريقةٍ ما لئلاّ يقول: أنا أخطأت، إلا من رحم ربيّ، يبحث عن

طريقةٍ، وحتى إذا قرر مرةً أن يعترف بخطئه فيقول لك: فعلاً يبدو أنني أخطأت لكن..، يعني لا يقول لك: فعلاً أنا أخطأت ويصمُت يقول: لكن، وما بعد لكن هو مُحاولةٌ للنجاة من
أنني أخطأت، بمعنى: لكن همُ بدؤوا، لكن هو قال لي، لكن أنا لم يكن قصدي، لكن أنا لم أنتبه، لكن أنا قلبي طيب جداً، فهو بعد أن يقول أنا أخطأت، يضع لكن لكي ينجو مرةً ثانية

من أن يكون هو الذي أخطأ.

لذلك أنا أقول دائماً: كآليةٍ دفاعيةٍ من عندك، إذا وضِعت مع إنسانٍ ووصلت معه لمكانٍ أنه قال لك: يبدو أن هناك خطأٌ من عندي، قلُ له: نعم ممتاز لكن أنت معك حقّ أيضاً بمكانٍ
ر هو، حتى تصل معه لطريقٍ صحيح. ر له قبل أن يبُر ثانٍ، أنت حاول أن تبُر

لذلك ورد في بعض الآثار وإن كان لا يصح حديثاً: "لا تحُمروا الوجوه" يعني أنت لا داعي لأن تحشره ثم تقول: أنا أخطأت وأنا سيء، إذا استطعت أن تصل لمكانٍ أنه هو في
داخله عرف نفسه أنه عنده إشكال ويجب أن يصُحح سلوكه أمام الله عز وجل، فأنت قد حققت المطلوب، ليس المطلوب أن تحُرجه، لأن الناس بالأعمّ الأغلب لا يعترفون

بأخطائهم، فأنت افتح له مخرجاً، وبالنتيجة إذا كنت أنا بالطرف الثاني، نحاول قدر الإمكان أن نكون جريئين أن نحمل المسؤولية، فعلاً هذا الخطأ منيّ وأنا أتحمل مسؤوليته، من غير
لكن.

أسباب عدم تحمل المسؤولية:
أسباب عدم تحمل المسؤولية في العادة سببان رئيسيان:

السبب الأول الشعور بالضَعف، والسبب الثاني تضخم الذات والكبِر، أنا ضعيف أنا لا أقدرِ على تحمل المسؤولية، أنا قوي أنا لا أخُطئ، بالحالتين لا يتحمل المسؤولية، الضعيف لا
ر يمنع تحمل المسؤولية، والشعور بالضَعف يمنع تحمل المسؤولية. يتحمل المسؤولية، والذي يظنّ نفسه قوياً لا يتحمل المسؤولية، التكب

لذلك مع أولادنا، مع أحفادنا، مع طلابنا، مع الناس، قلُ له: أنت لست ضعيفاً، أنت عندك إمكانية، انظرُ إلى المُجاهدين، انظرُ إلى الذين من الصِفر صَنعوا وتحدوّا العالم كله، انظرُ
إلى مَن يظُنَ أنه ضعيف، لذلك كانوا يقولون: "أنا ضعيف وهذا سر قوتي، وأنت قوي وهذا سر ضعفك"، لأنه أنا ضعيف فأنا أبحث عن أي طريقةٍ لأصنع قوة، فترى

إبداعات من الضُعفاء لا تجدها عند الأقوياء، أنا ضعيف فأنا أحُاول كل جهدي أن أفعل شيئاً فيمُكنّني الله منهم، عندما أكون قوياً قد يصُبحِ هذا سرّ ضعفي، لأنه أنا ظننت نفسي
ناً: مُتمك

المؤمن يعُطي حجمه الطبيعي ويتحمل مسؤولياته ضمن طاقته:
ر لا يتحمل المسؤولية، أمّا المؤمن فيعُطي حجمه الطبيعي، أنا لست ضعيفاً، فقد تكون القوة مصدر ضَعف، وقد يكون الضَعف مصدر قوة، فالضعيف لا يتحمل المسؤولية، والمُتكب
أنا قويٌ بقوة الله، لكن بنفس الوقت أنا متواضعٌ، لا آخُذ مكاناً أكبر من مكاني، فبالتالي أتحمل مسؤولياتي ضمن طاقتي، أنا مسؤولٌ أمام الله، مسؤولٌ عن زوجتي، عن أولادي،
عن بيتي، عن الأمُة، معي مالٌ مسؤولٌ عن مساعدة الفقراء، معي قوةٌ مسؤولٌ عن إحقاق الحقّ وإبطال الباطل، أنا مسؤول، يجب أن يشعرُ الإنسان بالمسؤولية تجُاه أمته، من

نتيجة هذين السببين، من أسباب عدم تحمل المسؤولية، الشعور الدائم بالمظلومية، بمعنى أنا مظلوم، الناس دائماً مُتآمرين عليّ، فالشعور الدائم بالمظلومية من أسباب عدم
تحمل المسؤولية.

ساً لأطفالٍ صغار وأنتم كلكم عندكم أولاد، أو كنتَ مُدرس وتعرف مجتمع الأولاد، ما يفعله الأولاد ببراءةٍ ونضحك من فعلهم، يفعله الكبار لكن بطرقٍ أخُرى بحيث لا أنا كنت مُدر
يظهرَ فعلهم، يعني الصغار بالصف تقول لهم مثلاً: مَن لم يكتبُ الواجب؟ فيقول لك أحدهم: لم نكتبه يا أستاذ، فأقول له: لمَِ تقول لم نكتبه؟ أنت لم تكتبه بينما زملاءك كتبوا، هو

يشعر أنه إذا عمم الخطأ سينجو، آليةٍ دفاعية، ويفعلوها الناس الكبار لكن بطريقةٍ مختلفة، مثلاً: تقول لشخصٍ لماذا لا تصُليّ؟ فيقول لك: رأينا الذين يصُلون في المساجد كيف
يكونوا، ما علاقة هذا بهذا؟َ!

ها! أنتِ كوني مُحجبة ومؤدبة، فهي تحُاول أن تعُمم بات كيف، رأينا فلاُنة كيف لسانها وكلامها مع الآخرين، لا تترك أحداً من شربة؟ تقول لك: رأينا المُحجمثلاً: لماذا لستِ مُحج
الخطأ لتنجو هي.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
قْفُ مِن فوَقْهِمِْ وأَتَاَهمُُ العْذَاَبُ مِنْ حَيثُْ لاَ يشَْعرُُونَ(26) علَيَهْمُِ الس نَ القَْوَاعِدِ فخََر هُ بنُيْاَنهَُم مذيِنَ مِن قبَلْهِمِْ فَأتَىَ الل قدَْ مَكرََ ال

(سورة النحل)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
نَ اللهِ انعَِتهُُمْ حُصُونهُُم م هُم مَوا أنَلِ الحَْشْرِ مَا ظنَنَتمُْ أنَ يخَْرُجُوا وَظنَذيِنَ كفََرُوا مِنْ أهَلِْ الكْتِاَبِ مِن ديِاَرهِمِْ لأِو ذيِ أخَْرَجَ ال هوَُ ال

عْبَ يخُْربِوُنَ بيُوُتهَمُ بأِيَدْيِهمِْ وأَيَدْيِ المُْؤمِْنيِنَ فاَعتْبَرُِوا ياَ أوُليِ هُ مِنْ حَيثُْ لمَْ يحَْتسَِبوُا ۖ وَقَذفََ فِي قُلوُبهِِمُ الرفَأتَاَهُمُ الل
الأْبَصَْارِ(2)

(سورة الحشر)



الشعور بالمظلومية:
فالصغار يفعلوها والكبار يفعلوها، الآن الشعور بالمظلومية مثلاً يأتي ابنك فتقول له: ما هذه العلامة المُتدنيّة؟ فيقول لك: ضربونا بأسئلة الامتحان، من ضربكم؟! فيقول: وزارة

التربية، الأستاذ قال لنا هذا الدرس محذوف ووضع لنا سؤالاً منه، نسأل الأستاذ فيقول: أنا لم أحذف شيئاً.

يقول الطلاب مثلاً: الأسئلة صعبة جداً، جاء لنا بسؤالٍ من خارج المنهاج، هو يعتقد أنه مظلوم فأنت تحُاسبه على شيءٍ وهو لا دخل له هو مظلومٌ فيه، ونفس الشيء هذا الأمر
نا عز وجل قال: يمُارسونه الكبار، الكبار عندما يواجهون مشكلةً ما فيقول: أنا مظلوم، أنا لا دخَل لي، أنا لست فاعلاً في الموضوع، فيحاول أن ينجو بهذه الطريقة، فرب

يعني إذا كنتم تعتقدون أنكم إذا كنتم كثُرُ هل نعفو عن الجميع؟ لا، ولذلك أسوأ شيء يقوم به المُدرس عندما يجد عشرة طلاب في الصف لم يكتبوا الواجب فلا يعُاقبِ أحد، ففي
الدرس القادم لن يكتبُ أحد، لو كان واحد فقط كاتبٌ للواجب يجب أن تكُافئه، والتسع وعشرون طالباً لم يكتبوا فيجب أن تعُاقبهم، وقد تكون مكافأته عقوبةٌ لهم، لأنه عندما

راً أن الشعور بالمظلومية ينُقذه، وتعميم الخطأ أيضاً ينُقذه، أعطيته علامةً إضافية وهمُ لم يكتبوا، فتكون مكافأته عقوبةٌ لهم، لكن ألاّ تعُاقبِ ولا تحُاسِب لأنهم كثُرُ، فأنت أعطيته مُبر
وهذه من أساليب عدم تحمل المسؤولية، ويجب أن نعُلم الصغار قبل الكبار، هذا الجيل القادم أن يتحمل المسؤولية، عملك غلط، أنت كنُ صادقاً وقلُ أنا فعلت وتحمل المسؤولية،

ليس دائماً إذا قلت الصدق سأعفو عنك، قد أعُاقبك لكن أنت رجُل والرجُل يتحمل المسؤولية، إذا أخطأت قلُ أنا أخطأت، وبعد ذلك قد أعفو عنك وقد أحُاسبك، لكن يكفيك أنك
رجُلٌ أمام نفسك وتحمّلت المسؤولية.

الآن انظروا إلى هذه القصة القصيرة في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، كيف أن رجُلٌ تحمل المسؤولية، كما يروي أنس بن مالك رضي الله عنه:

النبي صلى الله عليه وسلم لم يكن له مجلسٌ خاص، أو هيئةٌ خاصة، أو طريقةٌ خاصة في التعاطي، وإنما كان واحداً بين أصحابه، فلمّا دخل الرجُل وهمُ في المسجد فما عرفه،
قال: (أيكمُْ مُحَمد؟ٌ) وهذه إشارةٌ إلى تواضعه صلى الله عليه وسلم وقرُبه من الناس.

عندما يكون هناك أفكارٌ مغلوطة يجب أن تبدأ بالهدم لتبني أفكاراً صحيحة:
جُلُ: يا ابنَْ عبدِ المُطلبِِ، فقالَ له النبي صَلى اللهُ عليه وسلمَ: قدْ أجَبتْكَُ، فقالَ كئُِ، فقالَ له الرجُلُ الأبيْضَُ المُت كئٌِ بينَْ ظهَْرانيَهِْمْ، فَقُلنْا: هذا الرمَ مُتى اللهُ عليه وسلصَل والنبي)

ا بدَا لكَ، فقالَ: أسْألَكَُ برَبكَ ورَب مَن قَبلْكََ، آللهُ أرْسَلكََ إلى في نفَْسِكَ، فقالَ: سَلْ عَم َدٌ عَليَكَْ في المَسْألَةَِ، فلا تجَِدْ عَليي سائلِكَُ فَمُشَدمَ: إنى اللهُ عليه وسلصَل جُلُ للنبي الر
هْرَ مِنَ هُ أمَرَكَ أنْ نصَُومَ هذا الشهِ، آللنعََمْ، قالَ: أنشُْدكَُ بالل هُميلْةَِ؟ قالَ: الللوَاتِ الخَمْسَ في اليوَمِ والل يَ الصهُ أمَرَكَ أنْ نصَُلهِ، آللنعََمْ، قالَ: أنشُْدكَُ بالل هُمهِمْ؟ فقالَ: اللُاسِ كلالن

جُلُ: آمَنتُْ بما نعََمْ، فقالَ الر هُممَ: اللى اللهُ عليه وسلصَل دقََةَ مِن أغْنيِائنِا فَتقَْسِمَها علىَ فُقَرائنِا؟ فقالَ النبي هُ أمَرَكَ أنْ تأَخُْذَ هذِه الصهِ، آللنعََمْ، قالَ: أنشُْدكَُ بالل هُمنةَِ؟ قالَ: الل الس
جِئتَْ به، وأنا رَسولُ مَن ورائيِ مِن قَوْمِي، وأنا ضِمامُ بنُ ثعَْلبَةََ أخُو بنَيِ سَعْدِ بنِ بكَرٍْ).

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو
ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل

كمُْ فيِ العْذَاَبِ مُشْترَكِوُنَ(39) ولَنَ ينَفَعكَمُُ اليْوَمَْ إذِ ظلمَْتمُْ أنَ

(سورة الزخرف)

ُعَقَلهَُ، ثم ُمَ في المَسْجِدِ، دخََلَ رَجُلٌ علىَ جَمَلٍ، فأناخَهُ في المَسْجِدِ ثمى اللهُ عليه وسلصَل بينْمَا نحَْنُ جُلوُسٌ مع النبي }

جُلُ: يا ابنَْ عبدِ كئُِ، فقالَ له الر جُلُ الأبيْضَُ المُت كئٌِ بينَْ ظهَرْانيَهْمِْ، فقَُلنْا: هذا الر مَ مُت د؟ٌ والنبي صَلى اللهُ عليه وسل كمُْ مُحَمقالَ لهمْ: أي

ي سائلِكَُ فمَُشَددٌ علَيَكَْ في المَسْألَةَِ، فلا مَ: إن جُلُ للنبي صَلى اللهُ عليه وسل مَ: قدْ أجَبتْكَُ، فقالَ الر المُطلبِِ، فقالَ له النبي صَلى اللهُ عليه وسل

همُ نعَمَْ، قالَ: أنشُْدكَُ همِْ؟ فقالَ: الل اسِ كلُ هُ أرْسَلكََ إلى الن كَ ورَب مَن قبَلْكََ، آلل تجَِدْ علَيَ في نفَْسِكَ، فقالَ: سَلْ عمَا بدَا لكَ، فقالَ: أسْألَكَُ برَب

نةَ؟ِ هرَْ مِنَ الس هُ أمَرَكَ أنْ نصَُومَ هذا الش هِ، آلل همُ نعَمَْ، قالَ: أنشُْدكَُ بالل يلْةَ؟ِ قالَ: الل يَ الصلوَاتِ الخَمْسَ في اليوَمِ والل هُ أمَرَكَ أنْ نصَُل هِ، آلل بالل

ُهم مَ: الل هُ أمَرَكَ أنْ تأَخُْذَ هذهِ الصدقَةََ مِن أغنْيِائنِا فتَقَْسِمَها علىَ فقَُرائنِا؟ فقالَ النبي صَلى اللهُ عليه وسل هِ، آلل همُ نعَمَْ، قالَ: أنشُْدكَُ بالل قالَ: الل

جُلُ: آمَنتُْ بما جِئتَْ به، وأنا رَسولُ مَن ورائيِ مِن قوَمِْي، وأنا ضِمامُ بنُ ثعَلْبَةََ أخُو بنَيِ سَعدِْ بنِ بكَرٍْ } نعَمَْ، فقالَ الر
(صحيح البخاري)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
كَ ومََا أرَْسَلنْاَ قبَلْكََ مِنَ المُْرْسَليِنَ إلاِ إنِهُمْ ليَأَكْلُوُنَ الطعَامَ وَيمَْشُونَ فِي الأْسَْوَاقِ ۗ وجََعلَنْاَ بعَضَْكمُْ لبِعَضٍْ فتِنْةًَ أتَصَْبرُِونَ ۗ وكَاَنَ رَب

بصَِيرًا(20)

(سورة الفرقان)



ثم قام الرجل:

ى، قالوا: مَهْ يا ضِمامُ!) تُ والعُز بدأ بالهدم لأنه أنت عندما يكون هناك أفكارٌ مغلوطة، لا تستطيع أن تبني أفكاراً صحيحة قبل التخلية، التخلية ثم التحلية (قال: بئِسَْتِ اللا
يعني اكفُف لا تتكلم (اتقِ البرََصَ، اتقِ الجُذامَ، اتقِ الجُنونَ) كانوا يعتقدون أنه من يمَس الآلهة بسوءٍ، يصُبحِ عنده برَص، أو جُذام، أو جنون، يعني أمراض، ( قال: ويلكَم!

ا كنتم فيه، وإني أشهَدُ أنْ لا إلهَ إلا اللهُ وحدهَُ لا شريكَ له، اللهَ قد بعَثَ رسولاً، وأنزَلَ عليه كتاباً استنقَذكَم به مم انِ وما تنفَعانِ، وإن هما واللهِ ما تضُرإن
داً عبدهُُ ورسولهُُ، وقد جِئتْكُم مِن عِندِه بما آمُرُكم به وأنَهْاكم عنه، قال: فواللهِ، ما أمَْسى مِن ذلك اليومِ في حاضرتهِِ مِن رجُلٍ ولا امرأةٍ إلا مُحم وأن

مُسلمًِا) انظروا كيف تحمل المسؤولية! (قال ابنُ عباسٍ: فما سمِعْنا بوافِدٍ قَط كان أفضلَ مِن ضِمامِ بنِ ثعلبةَ).

غها. القصد أن هذا الرجُل حملَ مسؤولية قومه كلهم، يعني شَعرَ أنه هو مسؤولٌ أمام الله عز وجل، علَمِ الحقيقة ويجب أن يبُل

كلما شَعرَ الإنسان بعظِمَ المسؤولية يتحرك أكثر لأداء شيء:
اليوم كل إنسانٍ فينا بقدرَ ما يحمِل من مسؤوليةٍ أمام الله عز وجل، أمام المسلمين، أمام أهل بيته، أمام أهلنا في الأرض المحتلة، بغض النظر كلها مسؤوليات، فكلما شَعرَ

الإنسان بعظِمَ المسؤولية يتحرك أكثر لأداء شيء.

كه ضمن مسؤولياته وهكذا، لكن فالذي آتاه الله عِلماً يتحرك ضمن نطاق العلِم، والذي آتاه الله مالاً يتحرك ضمن نطاق المال، والذي آتاه الله جاهاً يتحرك، والذي آتاه الله ولداً يحُر
لا بدُ أن نعلم أنه فرقٌ كبير بين من يحُمل المسؤولية للآخرين، وبين من يتحمل المسؤولية، من يتحمل ويحُمل، فنحن نريد أن نتحمل المسؤولية لا أن نحُملها، ويبدأ ذلك من اللحظة
نا عز وجل، مسؤولياتي أمام الخلق، مسؤولياتي أمام أمُي وأبي وإخوتي، أنا ما هي المسؤولية التي أمامي التي ينبغي أن التي نقف فيها مع أنفسنا وقفةٌ صادقة، مسؤولياتي أمام رب

أحملها بصدقٍ لا أن ألُقيها على الآخرين، وأنا سجّلت مقطعاً بخمس دقائق موجود على اليوتيوب عن كيف نتحمل المسؤولية، ممكن أن نفُصله في لقاءٍ آخر إن شاء الله، عن
الآليات التي تتوجب من أجل جيلٍ يحمِل المسؤولية، هذا والله تعالى أعلم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

لامي
ن الاس

لدي
ر ا

نو

مَ، فقدمَِ عليه، وأناخَ اسٍ رَضِيَ اللهُ عنهما، قال: بعثتَْ بنو سعدِ بنِ بكرٍ ضِمامَ بنِ ثعَلبةََ وافداً إلى رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل { عنِ ابنِ عب

عرِ ذا مَ جالسٌ في المسجِدِ في أصحابهِِ، وكان ضِمامُ بنُ ثعلبةَ رجُلاً جَعدَْ الش بعيرَهُ على بابِ المسجِدِ، ثم عقََلهَ ورسولُ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل

كمُُ ابنُْ عبدِ المطلبِ؟ فقال رسولُ اللهِ صلى مَ وهو في أصحابهِِ، فقال: أي ى وقفََ على رسولِ اللهِ صلى اللهُ عليه وسل غدَيرتيَنِْ، قال: فأقبلََ حت

ي سائلِكَُ ومُغلظٌِ عليكَ في المسألة؛ِ فلا تجَِدنَ في مَ: أنا ابنُ عبدِ المطلبِ، قال: مُحمد؟ٌ قال: نعمْ، قال: يا بنَ عبدِ المُطلبِ، إن اللهُ عليه وسل

نفْسِكَ، قال: لا أجِدُ في نفَْسي، سَلْ عما بدا لكَ، قال: أنَشُْدكَُ باللهِ إلهكَِ وإلهِ مَن كان قبَلكََ، وإلهِ مَن هو كائنٌ بعَدكََ، آللهُ أمَرَكَ أنْ نعبدُهَ وحدهَُ

هم نعمْ، قال: فأنَشُْدكَُ باللهِ إلهكَِ وإلهِ مَن كان قبَلكََ، وإلهِ مَن هو لا نشُركُِ به شيئاً، وأنْ نخلعََ هذه الأوثانَ التي كان آباؤنُا يعَبدونَ معه؟ قال: الل

همُ نعمْ، قال: ثم جعلََ يذكرُُ فرائضَ الإسلامِ فريضةً فريضةً: الزكاةَ، والصيامَ، يَ هذه الصلواتِ الخمسَ؟ قال: الل كائنٌ بعَدكََ، آللهُ أمَرَكَ أنْ نصُل

اللهُ، وأشهدَُ أن ي أشهدَُ أنْ لا إلهَ إلا ى إذا فرَغَ قال: فإن ها، ينُاشِدهُ عِندَ كل فريضةٍ كما ينُاشِدهُ في التي قبَلهَا، حت ، وشرائعَ الإسلامِ كل والحج

مُحمداً رسولُ اللهِ، وسأؤُدَي هذه الفَرائضَ، وأجتنبُِ ما نهيَتْنَي عنه، ثم لا أزَيدُ ولا أنَقُْصُ، قال: ثم انصرَفَ إلى بعَيرهِِ، فقال رسولُ اللهِ صلى اللهُ

ةَ، قال: فأتى بعَيرَهُ فأطلقََ عِقالهَُ، ثم خرَجَ حتى قدِمَ على قومِهِ، فاجتمَعوا إليه، مَ: إنْ يصَْدقُْ ذو العقَِيصَتيَنِْ يدخُلِ الجن عليه وسل

هما واللهِ قِ الجُنونَ، قال: ويلكَم! إن قِ الجُذامَ، ات قِ البرََصَ، ات ى، قالوا: مَهْ يا ضِمامُ! ات تُ والعُز مَ به أنْ قال: بئِسَْتِ اللالُ ما تكلفكان أو

اللهُ وحدهَُ لا شريكَ له، وأن ي أشهدَُ أنْ لا إلهَ إلا انِ وما تنفَعانِ، وإن اللهَ قد بعثََ رسولاً، وأنزَلَ عليه كتاباً استنقَذكَم به مما كنتم فيه، وإن ما تضُر

داً عبدهُُ ورسولهُُ، وقد جِئتْكُم مِن عِندهِ بما آمُرُكم به وأنَهْاكم عنه، قال: فواللهِ، ما أمَْسى مِن ذلك اليومِ في حاضرتهِِ مِن رجُلٍ ولا امرأةٍ إلامُحم

اسٍ: فما سمِعنْا بوافدٍِ قطَ كان أفضلَ مِن ضِمامِ بنِ ثعلبةَ } مُسلمًِا، قال ابنُ عب
(أخرجه أحمد والطبراني)

ِ حِيم حْمَـنِٰ الر هِ الر ـ بسِْمِ الل
هُ بعَدَْ عسُْرٍ يسُْرًا(7) هُ لاَ يكُلَفُ اللهُ نفَْسًا إلاِ مَا آتاَهَا سَيجَْعلَُ الل ليِنُفِقْ ذوُ سَعةٍَ من سَعتَهِِ ۖ ومََن قدُرَِ علَيَهِْ رزِْقهُُ فلَيْنُفِقْ مِما آتاَهُ الل

(سورة الطلاق)


